HISTOIRES
RETROUVEES

Document de référence sur I’enlevement des
garcons St6:10
Une courte introduction a la communauté Sto:10 et au colonialisme
d’'implantation

Oceéan Arctiqua

Mer de Beaufort
Baig de Baffin

Grand lac
de I'Ours

Grand lac Mer du Labrador
daz Escimees

Lac Ahabascq Baie d'Hudson

Océan Pacifique
’f\l

Territoire Sto:10 {xoﬂm

Lac Michigan

Les St6:16 (prononcé sta-lo) vivent le long du bassin versant du fleuve Fraser dans le sud-ouest de la
Colombie-Britannique. A linstar d’autres communautés autochtones, les St6:16 ont des liens profonds
avec leurs familles, leurs communautés et leurs terres. Les archéologues ont déterminé que des
peuples autochtones occupent le bassin versant du fleuve Fraser, ce qui est actuellement le sud-ouest
de la Colombie-Britannique, depuis plus de 9000 ans (plus de 400 générations). Les traditions orales
St6:10 confirment leur présence ancienne. Les ainés expliquent que les St6:10 « ont toujours été ici »,
vivant la ou vivaient leurs ancétres. La relation entre les St6:10 et leur terre va toutefois au-dela de la



résidence et de I'occupation. Dans leurs histoires orales, les ainés St6:16 expliquent qu’au début des
temps, certains des membres de leurs familles se sont transformés en plantes, en animaux et méme
en montagnes de leur territoire. Le shxweli vivant (esprit ou force de vie) de leurs ancétres existe
toujours sur ce territoire et interagit avec la génération actuelle des St6:16. Ce lien familial avec la
terre et les ressources continue d’étre au cceur de l'identité du peuple St6:16.

La société St6:10 est basée sur I'idée d’interconnexion. Les individus jouent un role important en liant
les groupes et en donnant de la cohérence aux communautés. Chaque pesonne St6:10 est membre de
plusieurs communautés imbriquées et interconnectées (par exemple, la famille, les villages, les
premieres nations, les tribus et, finalement, le groupe culturel plus large de Coast Salish). La famille
élargie (grands-parents, tantes et oncles, cousins et belle-famille) est le groupe le plus important
parce que les liens avec la famille élargie fournissent aux personnes tout ce dont elles ont besoin. Les
personnes héritent de biens (tels que des sites de péche), accedent a des sites de ressources
alimentaires, acquiérent une formation et une éducation, et obtiennent des conseils ou des
compétences d’experts par I'intermédiaire des membres de leur famille élargie. Dans ce contexte,
pour les adultes St6:10, les enfants sont les plus précieux au monde puisqu’ils représentent la
continuité de la famille et de tout ce que cela implique.

Au cours des deux derniers siécles, les St6:10 ont été liés non seulement les uns aux autres par le biais
de leurs familles et de leurs terres, mais également aux forces économiques et politiques mondiales.
Certaines de ces forces mondiales sont directement associées a ce que les historiens appellent le
colonialisme d’implantation, un processus par lequel des nouveaux arrivant surviennent, occupent
et controlent les terres autochtones. Le colonialisme d’implantation ne repose pas sur des liens
familiaux intimes, mais sur un systéme de privatisation et de marchandisation des terres et des
ressources.

Au 19e siecle, le colonialisme d’'implantation britannique et américain considérait généralement les
peuples autochtones comme un obstacle aux terres et aux ressources que les colons souhaitaient
posséder. La culture autochtone n’était pas simplement considérée comme différente, mais comme
inférieure. Les colons ont élaboré des stratégies pour déplacer les peuples autochtones de leurs
terres ancestrales afin de les mettre a la disposition des colons. Les colons pouvaient rationaliser des
politiques et des actions cruelles en se disant que les peuples autochtones étaient incompatibles avec
la « société occidentale moderne » et condamnés a disparaitre. Vu sous cet angle, méme les colons
bien intentionnés en sont venus a considérer I'assimilation comme étant dans I'intérét des peuples
autochtones - alors que, bien sir, celle-ci était dans I'intérét des colons. Séparer les enfants
autochtones de leurs parents et de leurs familles (I'idée centrale des pensionnats indiens) a été
considéré par de nombreux colons comme étant le meilleur moyen d’assimiler les peuples
autochtones.

Un bref survol de I’histoire des St6:10

Bien qu'ils partagent des similitudes culturelles avec d’autres groupes Coast Salish de la région de la
mer Salish dans le nord-ouest du Pacifique, les St4:10 ont une identité culturelle et historique
distincte. Les St6:10, dont le nom signifie « peuple du fleuve », ont un lien profond avec les terres et
les eaux de la région du bas du fleuve Fraser - leurs terres ancestrales. Les St6:10 estiment que les
esprits ancestraux qui habitent leur territoire interagissent avec les jeunes et les guident lorsqu'’ils



deviennent adultes. Etre retiré de son territoire, en particulier a un jeune age, est donc considéré
dangereux. Sans éducation ancestrale, une personne risque de devenir un individu qui ne sait pas
comment se comporter ou a quelle famille élargie il ou elle appartient.

Il existe plus de deux douzaines de Premieres Nations St4:10 reliées entre elles par des réseaux de
familles élargies. Les plus grandes comptent un peu plus de 1 000 membres et les plus petites, un peu
plus d’'une douzaine. Elles partagent toutes une langue commune appelée Halkomelem, qui compte
trois dialectes. Leur systeme de gouvernance est basé sur le « potlatch », une cérémonie durant
laquelle des biens hérités (tels que des sites de péches trés fructueux) sont transférés d'une
génération a l'autre. Jusqu’a la fin du 19e siécle, la majorité des peuples St6:10 vivaient dans des
maisons longues et des maisons semi-souterraines.

Les St6:10 ont des récits légendaires (appelés sxwoxwiyam) qui décrivent la création ancienne et les
transformations de leur monde. Ces histoires racontent comment un monde initialement chaotique
est devenu permanent et prévisible grace aux actions des Transformers (trois freres et une sceur qui
étaient les enfants de Red Headed Woodpecker et de Black Bear). Par exemple, les Transformers
récompensaient un homme particuliérement généreux en le transformant en cédre afin que celui-ci
puisse continuer a étre généreux a tout jamais. Les branches de cédre sont utilisées pour la
purification spirituelle, les racines de cedre pour le tissage de paniers, I'écorce de cédre pour les
vétements, les planches de cédre pour la construction de maisons et les troncs de cedre pour la
fabrication de canoés.

Sxwoxwiyam parlent aussi des premiers dirigeants et fondateurs des tribus St6:16 - des personnes
qui sont tombées du ciel ou qui sont nées de la terre et qui sont devenues les fondateurs
généalogiques des communautés tribales contemporaines. Bon nombre de ces ancétres travaillent a
I'unisson a travers les divisions tribales pour atteindre des objectifs communs et prospérer. La
famille et l]a communauté sont des concepts centraux de I'identité collective des St6:10. Les mariages
arrangés établissaient des liens entre les communautés St6:10 et facilitaient le partage de ressources
entre différentes régions et écosystémes et entre tribus. Par exemple, les familles possédant des
crustacés des régions océaniques cherchaient a établir des relations avec les familles qui possédaient
des canneberges de la région de la vallée centrale et avec les propriétaires de camps de péche au
saumon et de structures de bois servant a sécher le saumon dans la région du canyon du Fraser, et
vice versa. L'un des sxwoxwiyam St4:10 les plus effrayants raconte I'histoire d'une femme perverse et
cannibale qui tente d’enlever de jeunes enfants a leur famille et a leur foyer. A ce jour, cette histoire
est utilisée pour apprendre aux enfants Std:16 a se montrer prudents avec les étrangers et a rester
prés de leur domicile pour leur sécurité.

L’ére de la « découverte »

1492 marque I'année durant laquelle I'européen Christophe Colomb a « découvert » '’Amérique. Bien
que la « découverte » faite par Christophe Colomb a la fin du 15e siecle était loin de la cote nord-
ouest du Pacifique (c’était plutét dans les Caraibes), cet événement a lancé I'exploration et la
colonisation de '’Amérique du Nord et du Sud par les Européens.

En 1579, 'explorateur britannique Sir Francis Drake a possiblement pénétré dans le détroit de
Georgia. S'il I'a fait, cela représenterait la premiére rencontre entre les peuples Coast Salish et les
Européens. Cependant, ce n’est qu’a la fin du 18e siecle, 1792 pour étre exact, que les explorateurs



européens ont commencé a s'implanter dans la région de la mer Salish. A ce stade, les Espagnols et
les Anglais revendiquaient la propriété du territoire. L’explorateur Dionisio Alcald-Galiano
représentait les intéréts des Espagnols et George Vancouver représentait les intéréts des Anglais
dans la région. Indépendamment, ils ont cartographié et renommé des lieux géographiques de la cote
qu’ils ont « découverts », ce qui a entrainé le début de la suppression du savoir et de la présence
autochtone sur le territoire. Il est important de noter que de nombreux noms attribués par les
explorateurs sont encore utilisés, plutot que les noms traditionnels donnés par les St6:10 et les autres
peuples Coast Salish.

Puisque les préjugés européens empéchaient les explorateurs et les premiers colons de comprendre
la complexité de la société autochtone, ils considéraient les peuples autochtones comme « non
civilisés » et par conséquent dépourvus du droit a la terre. Les Européens se sont ainsi convaincus
que '’Amérique du Nord était disponible pour I'exploration et la colonisation.

De nombreuses idées ont été utilisées pour faire avancer la colonisation, notamment le concept de «
destin manifeste » - inventé en 1845. Bien que ce terme était principalement utilisé par les
Américains en référence a 'expansion territoriale des Etats-Unis, ces convictions se sont propagées
au Canada (un territoire qui était alors sous le contréle des Britanniques). Le destin manifeste est la
croyance selon laquelle la société des colons est destinée par Dieu a déplacer les peuples autochtones
sur le continent nord-américain.

Le processus de déplacement des peuples autochtones a également été facilité par la maladie.
Lorsque les Européens sont arrivés, ils ont apporté avec eux des maladies jusque-la inconnues en
Amérique du Nord. La variole (une maladie infectieuse) et 1'alcool (dépresseur et addictif) étaient
parmi les plus dévastatrices. La variole s’est propagée sur le continent via des réseaux commerciaux
intertribaux a de nombreuses reprises au cours des siécles qui ont suivi le contact avec les
Européens. Lorsque capt George Vancouver a navigué sur la mer Salish en 1792, il a été témoin d’'une
récente épidémie de variole - des squelettes humains éparpillés dans des villages abandonnés et des
survivants portant de terribles cicatrices de variole. Les historiens ont déterminé que cette épidémie
est arrivée sur le territoire St6:10 via des réseaux commerciaux complexes en provenance d’un fort
espagnol du Mexique. Le déclin constant des peuples autochtones dii aux maladies invasives au 19e
siecle a renforcé I'idée des colons selon laquelle les peuples autochtones étaient en voie de
disparition. Dans ce contexte, de nombreux colons ont trouvé avantageux d’ignorer les droits des
peuples autochtones. Quant a lui, 'abus d’alcool n’était pas contagieux, mais il était destructeur et
contribuait aux probléemes sociaux et au déclin de la population autochtone. L’alcool a été introduit
aux St6:10 durant la ruée vers 'or, par les marchands et les contrebandiers de whisky, lesquels
avaient compris qu’ils pouvaient gagner plus d’argent en vendant du whisky qu’en cherchant de l'or.
L’alcool a durement frappé les St6:10, déchirant des familles et augmentant la vulnérabilité de la
population face aux colons désireux d’éloigner les peuples autochtones de leurs terres et de leurs
ressources.

Connexion californienne

L'histoire de la Californie est un bon exemple du pouvoir de la croyance en un destin manifeste dans
la société américaine. Apres la séparation du Mexique et de 'Espagne en 1821, la Californie faisait
partie du nouvel empire mexicain. Pendant tout le début du 19e siecle, une série de guerres avec les
nations autochtones, ainsi qu’avec les Britanniques et les Espagnols, ont vu les Etats-Unis s’étendre



vers 'ouest a partir de leur position initiale sur la cote est. Les conflits entre les colons américains et
le gouvernement mexicain ont entrainé le déclenchement de la guerre américano-mexicaine en 1846,
qui a abouti avec 'annexion du Texas, de I'Arizona et de la Californie par les Etats-Unis. De méme,
I'arrivée d'un grand nombre de colons américains sur le territoire de I'Oregon (un territoire
américano-britannique) a mené au déplacement des commergants de fourrures britanniques par les
Etats-Unis et a assuré le controle de ce qui est maintenant ’Oregon et Washington et I'installation de
la frontiere internationale avec le territoire britannique le long du 49e paralléle.

Lors de I'annexion de la Californie aux Etats-Unis, la majorité de la population de la région était
autochtone, dont plusieurs vivaient sous le contréle opportuniste des quelques 500 hommes non-
autochtones a qui appartenaient les énormes ranchs d’élevage du territoire. Les Américains ont
adopté des lois de I'’époque mexicaine pour leur permettre de continuer a nier les droits
fondamentaux des peuples autochtones de Californie. La loi autorisait les éleveurs et les agriculteurs
américains a obliger les peuples autochtones a travailler pour eux. Une loi autorisait les colons
américains a enlever des enfants autochtones et a exploiter leur travail, tandis qu'une autre rendait
impossible la condamnation d’'un « homme blanc » sur le témoignage d'un « Indien ». En Californie,
I'exploitation des enfants autochtones était indissociable du traitement des esclaves afro-américains
dans certaines autres régions des Etats-Unis.

Lorsqu’en 1848 la nouvelle s’est répandue partout dans le monde que I'on pouvait trouver de l'or en
Californie, le traitement réservé aux peuples autochtones n’a fait qu’empirer. La servitude forcée a
continué, mais elle a été aggravée par une guerre génocidaire bien documentée durant laquelle des
groupes de milices américaines organisées ont été payés pour utiliser les moyens qu'’ils jugeaient
justifiés pour soustraire les peuples autochtones des terres ou I'or abondait. En 1851, Peter Burnett,
le premier gouverneur de Californie, a tristement déclaré : « Une guerre d’extermination continuera a
étre menée entre les deux races jusqu’a ce que la race indienne disparaisse. »

La ruée vers I'or du fleuve Fraser de 1858 et ’enlévement des gar¢ons St6:10

Le gain économique résultant de 'extraction des ressources était la principale motivation de
I'exploration et de la colonisation en Amérique du Nord. Avant la découverte de I'or dans la vallée du
Fraser, seules quelques douzaines de personnes non-autochtones vivaient sur le territoire (la plupart
blotties dans les forts de la Compagnie de la Baie d’'Hudson a Langley et a Hope). Ces personnes non-
autochtones étaient principalement présentes pour le commerce. Elles n’ont pas ardemment tenté de
controler les Std:10 ou de changer la société Sté:1o.

Au début de I'été 1858, les relations ont radicalement changé dans la vallée du Fraser. Plus de trente
mille mineurs, principalement des vétérans de la ruée vers I'or en Californie, sont arrivés sur le
territoire Sto:10. Il y avait parmi eux George W. Crum, un mineur américain qui enléverait le fils de
Sokolowictz, un homme St6:16. Les mineurs ne voulaient surtout pas laisser les peuples autochtones
bloquer leur acces a 'or. Les St6:10 étaient tout autant déterminés a se protéger et a protéger leurs
terres. Reproduisant ce qu'ils avaient fait en Californie, plusieurs milliers de mineurs américains se
sont organisés en une unité militaire au cours de I'été 1858 et ont mené ce qu'ils décrivaient alors
comme une « guerre d’extermination » contre les peuples St4:10 et leurs voisins Nlakapamux.
Plusieurs villages ont été attaqués, des hommes ont été tués et des femmes ont été violées.



Il est important de noter que malgré ces rencontres tendues et souvent violentes, les St6:16
s’entendaient bien avec certains des mineurs. Ces derniers avaient besoin de nourriture,
d’équipement et de guides, et beaucoup de St6:10 ont rapidement offert leurs services en échange de
nouvelles formes de richesse. Il y a eu des cas de générosité et de compassion interculturelles. Les
mineurs américains qui sont restés pendant I'automne et I'hiver de 1858 ont souffert de malnutrition
et n’auraient pas survécu si les St6:10 ne leur avaient pas échangés ou donnés de la nourriture. Les
St6:10 ont nommeé ces nouveaux arrivants Xwelitem, ce qui signifie « peuple affamé » dans la langue
Halkomelem. Ce terme est encore aujourd’hui utilisé pour désigner les habitants non-autochtones du
territoire Sto:10.

La ruée vers I'or a également fagonné les frontiéres de la Colombie-Britannique. En novembre 1858,
le gouvernement britannique a proclamé la création de la colonie de la Colombie-Britannique sous la
direction du gouverneur James Douglas (un ancien commergant de la Compagnie de la Baie
d’Hudson). Une commission mixte de la frontiére américano-britannique a officiellement commencé
a arpenter le 49e paralléle a I'été 1858. La frontiére entre I'Oregon et le territoire britannique avait
été établie en vertu d’'un traité au 49e parallele en 1846, mais jusqu’en 1858 personne ne connaissait
I'emplacement exact du 49e paralléle. Les Britanniques craignaient que I'ambiguité persistante sur
I'emplacement précis de la frontiere internationale n’incite le gouvernement américain a utiliser le
conflit entre les mineurs américains et les peuples autochtones comme prétexte pour annexer la
Colombie-Britannique. Le controle de ce territoire signifiait le controle des ressources et des
personnes qui s’y trouvaient.

Certains des premiers mineurs a arriver ont fait fortune, mais au bout de quelques mois, les
principaux gisements d’or et de gravier situés le long du fleuve Fraser étaient désormais sous le
controle de grandes entreprises (principalement américaines). La majorité des mineurs qui sont
venus au fleuve Fraser a la recherche d’or en 1858 sont repartis avec peu, malgré leurs efforts. En
1863, I'or facile d’accés avait été retiré et les mineurs se dirigeaient vers de nouveaux champs
auriféres plus loin a I'intérieur de la Colombie-Britannique (a des endroits comme Barkerville dans le
Cariboo) ou rentraient chez eux. Bien entendu, le domicile de plusieurs de ces hommes était la
Californie, qui souffrait toujours d'une pénurie de main-d’ceuvre et qui était encore régie par des lois
draconiennes qui privaient les Premiéres Nations des libertés civiles fondamentales, sans parler des
droits des peuples autochtones. Selon un observateur contemporain, « un grand nombre » de
mineurs ont décidé que s’ils ne pouvaient pas rentrer chez eux avec des poches remplies d’or, ils
pourraient néanmoins retourner avec des garcons autochtones, vraisemblablement pour travailler
sur leurs fermes et leurs ranchs. Le nombre exact de garcons enlevés par des mineurs californiens
qui rentraient ne sera probablement jamais connu, mais les quelques documents qui ont survécu
suggérent que I'acte commis par George Crum, qui s’est arrété au fort de la Compagnie de la Baie
d'Hudson a Hope pour enlever un jeune garcon St6:16 de la tribu Pilalt, n’était pas un incident isolé.

Les conséquences des enlévements sur les familles St6:10 sont difficilement imaginables. Sokolowictz,
le pére du gar¢on enlevé par George Crum, a déployé des efforts remarquables pour tenter de
ramener son fils a la maison. Lui et sa famille ont sauté dans leurs canoés et ont pourchassé le bateau
a vapeur a bord duquel Crum était monté pour faciliter son évasion. Sokolowictz a demandé a
plusieurs reprises a la Compagnie de la Baie d’'Hudson et aux autorités coloniales de la Colombie-
Britannique de l'aider a faire revenir son fils. Il a méme tenté de rapatrier le corps de son fils apres
avoir appris que son enfant - rebaptisé « Charlie Crum » par son ravisseur - était décédé et avait été
enterré en Californie. D’autres familles ont réagi avec le méme désespoir. Le pere d'un gargon enlevé
aurait fouillé les bois pendant des jours dans I'espoir que son fils disparu se soit égaré. Mais lorsqu'’il



est devenu évident que son fils avait été enlevé par un mineur californien, le pére a tout simplement
renoncé a la vie et est mort de désespoir peu de temps apres.

La ruée vers I'or a été un moment tragique dans I'histoire des St6:16. Bien que le gouverneur Douglas
ait travaillé avec les St6:10, et quelques autres peuples autochtones, pour tenter de protéger certains
droits des peuples autochtones (et que certains membres de son cabinet aient tenté de contribuer au
rapatriement du fils de Sokolowictz), la plupart de ces efforts ont échoué. Et les quelques politiques
mises en place pour protéger les droits des peuples autochtones ont été en grande partie inversées
par les successeurs de Douglas dans les trois années suivant sa retraite, en 1864.

En résumé, malgré les efforts précieux et les bonnes intentions de certains citoyens et représentants
du gouvernement, les droits des peuples St6:16 ont été largement ignorés en faveur du gain
économique des colons. Cela a eu pour conséquence I'attaque de villages St6:10, le viol de femmes
St6:10, I'enlévement de garcons St6:10 et la saisie de terres St6:10. Au moment ou la Colombie-
Britannique a rejoint le Canada au sein de la confédération en 1871, les St6:10 vivaient des vies
précaires dans de petites réserves indiennes. Cette aliénation se poursuit encore aujourd’hui et
démontre bien comment les premiers colons ont priorisé la fondation de la nation et I'extraction des
ressources plutdt que les intéréts et les préoccupations des peuples autochtones. A ce jour, les St6:16
luttent pour faire reconnaitre leurs droits. Les réserves d’origine, relativement grandes, créées pour
certaines communautés St6:10 en 1864, ont été réduites de plus de 90% trois ans plus tard. En
I'absence d’un traité avec le Canada, les St6:16 ne sont toujours pas en mesure de prospérer grace aux
riches ressources de s’olh téméxw, leur territoire traditionnel.

Politiques gouvernementales au Canada et aux Etats-Unis

Au cours de la seconde moitié du 19e siécle et pendant une grande partie du 20e siécle, les efforts
visant a assimiler les peuples autochtones en Amérique du Nord se sont intensifiés. La supposition
raciste selon laquelle la culture européenne était supérieure aux cultures autochtones, comme celle
du peuple St6:16, a eu pour conséquence la dévalorisation du savoir autochtone et de leur mode de
vie particulier. Les peuples autochtones ont été empéchés de pécher, de chasser et de cueillir, comme
ils le faisaient autrefois. On leur a dit qu'ils devaient devenir des agriculteurs de style occidental -
mais on leur a simultanément refusé I'accés a suffisamment de terres pour prospérer avec
I'agriculture. Tel que mentionné précédemment, la connexion des St4:16 a la terre était ample et
englobait bien plus que le fleuve Fraser. Cependant, la Loi sur les Indiens et la subséquente création
de réserves ont miné la compréhension traditionnelle de la terre et de 'espace des peuples
autochtones du Canada. Un important effort d’assimilation a impliqué I'éducation des enfants
autochtones dans les pensionnats. Le premier pensionnat indien de I'Ouest canadien, I'école
catholique St. Mary’s, a ouvert ses portes sur le territoire St6:10 en 1862. La 1égislation fédérale a
rendu obligatoire la fréquentation des pensionnats a la fin du 19e siécle pour les enfants autochtones
de 7 4 15 ans. A partir de 1920, cette politique a été rigoureusement appliquée par les agents du
gouvernement. Le pensionnat indien St. Mary’s a continué d’exister jusqu’en 1986.



Relier I'enlevement des garcons St6:10 a d’autres récits

L’histoire de 'enlevement des garcons St6:16 pendant la ruée vers I'or du fleuve Fraser est
significative et les historiens ont noté que cette histoire est étroitement liée et influencée par de
nombreux facteurs. Parmi ceux-ci figurent le développement des états-nation canadiens et
américains. Il est également important de noter qu'’il existe un lien entre les garcons enlevés et la
vulnérabilité actuelle des jeunes autochtones, comme en témoigne la crise des femmes et des filles
autochtones disparues et assassinées au Canada. Le rapport de 2015 de la Commission de vérité et
réconciliation (CVR) a reconnu les injustices subies par les jeunes autochtones forcés de fréquenter
des pensionnats indiens. Bien que ’ensemble de ces liens ne soit pas abordé dans les plans de cours
fournis, les enseignants et les éleves sont encouragés a les considérer, a en discuter et a les examiner
tout en approfondissant leurs connaissances sur I’enlevement des garcons St6:10 pendant la ruée vers
'or de 1858.



	Document de référence sur l’enlèvement des garçons Stó:lō
	Un bref survol de l’histoire des Stó:lō
	L’ère de la « découverte »
	Connexion californienne
	La ruée vers l’or du fleuve Fraser de 1858 et l’enlèvement des garçons Stó:lō
	Politiques gouvernementales au Canada et aux États-Unis
	Relier l’enlèvement des garçons Stó:lō à d’autres récits


